18/08/2017

**Perception of Reality**

**176) Rabash 3, Art. 179 "Ibur - 1"**

los creados, después del pecado del Adam HaRishón, se consideran Kelim rotos y muertos, es decir que sus Kelim están solamente en recepción propia, que se separaron de la vida de las vidas. Hay en ellos solo una chispa, que es de los registros de la Luz retornante, que quedó y descendió a revivir los Kelim para que puedan por medio de ella levantarse a la resurrección de los muertos.  Y esta chispa es una chispa de Kedushá, que son restos de la Luz retornante y hay que elevarla, o sea, recibirla con el fin de otorgar, que se llama “elevación”, o sea, elevar MaN, que así se crea el estado de Masaj (pantalla) y Aviut (espesor), que de esto sale el llenado, que la Luz retornante llena los Kelim en la medida en la que vista las Luces (Luz directa).

**16) Rabash 3, Art. 557, Asunto de la Luz que retorna.**

En TAS está escrito que la Luz que retorna que sube del Masaj hacia arriba se llama “interconexión” pues sostiene y agarra la Luz superior en el círculo, de modo que en sitio donde la Luz que retorna no viste la Luz superior, aquella Luz respecto al emanado se considera como ausente, porque no la consigue sin tal vestidura llamada Luz que retorna, hasta aquí el texto.

Con esto se debe entender por qué no tiene cada uno la sensación de la Divinidad, ya que dice el texto: “yo lleno los cielos y la tierra” y “la tierra está llena de Su gloria”, y con todo esto, no sienten nada.

La explicación es que en el sitio donde no hay vestidura, llamada Luz que retorna, la Luz superior se considera como ausente en relación al emanado y debido a que todo el asunto de la Luz que retorna es que no recibe sino según la intención con el fin de otorgar, entonces mientras que el hombre no salga del estado de recibimiento para sí mismo, aun no tiene esa Luz que retorna, pues a pesar de que “la tierra está llena de Su gloria” , de todos modos se considera ausente respecto al inferior.

Resulta según esto que la persona no tiene lo qué hacer para alcanzar el propósito, más que concentrar todo su trabajo en un solo punto, que es poder dedicarse cada momento libre solamente en beneficio de los cielos. Esto significa  “todo está en manos de los cielos fuera del temor de los cielos”, que significa, que todo lo da el Creador.

Esto significa que las Luces Superiores ya están listas para el hombre, lo que se llama “la vaca quiere amamantar más de lo que el ternero quiere mamar”, y solo necesitamos el asunto del Kli. Y este Kli se llama después del Tzimtzum (restricción) con el nombre “Masaj y Luz que retorna” que es lo que conecta entre el Superior y el inferior, o sea, que por medio del inferior se conecta con el Superior.

Sin embargo cuando esta conexión no ocurre, entonces el inferior no puede ver y el Superior se considera respecto al inferior como que no existe en la realidad. Por eso, en la medida que uno comienza a trabajar en nombre de los cielos, en esa medida recibe el contacto con la Luz superior, y según la magnitud del contacto así es la medida de la grandeza de su logro espiritual.

**180. Rabash 1, Art. 31 (1986) El asunto de la Yeniká y el Ibur**

Cuando uno puede anularse por un corto período y durante ese período dice – yo quiero ahora anularme ante la Kedushá – es decir, no pensar ahora en el amor propio, sino quiere ahora complacer al Creador.

Y cree por encima de la razón que a pesar de que aun no siente nada, está por encima de la razón que el Creador escucha el rezo de toda boca y ante Él son iguales pequeños y grandes, y así como puede salvar al más grande de todos, de ese modo puede ayudar al más pequeño de todos. Esto se llama estado de “Ibur” (gestación), o sea, que pasa de su propio estado a la autoridad del Creador, pero es temporario, que significa que en realidad quiere anularse por siempre, pero no puede creer que ahora haya una anulación por siempre debido a que ya hubo varias veces que pensaba que sería así pero luego bajo de su nivel y cayó al sitio de los residuos. Pero uno no debe preocuparse de qué comerá mañana, es decir, que seguramente que caerá luego de su nivel por falta de fe, sino que hay que creer que la redención del Creador ocurre en un abrir y cerrar de ojos. Resulta que al anularse a sí mismo por el momento, y querer mantenerse así para siempre, ya tiene el valor del Ibur.

http://files.kabbalahmedia.info/download/audio/heb\_o\_rav\_2017-08-18\_kitei-makor\_tfisat-meziyut\_n4\_p1.mp3