25/07/2017

**Días Bein HaMetzarim (entre estrechos) - Extractos/24.7.17/Documento 4**

**1) Talmud Yerushalmi Masejet Nedarim**

“Ama a tu prójimo como a ti mismo”. Rabí Akiva dice – esta es la mayor norma de la Torá.

**2) Talmud Bavli, Shabat 31:71**

Había un extranjero que vino ante Hilel y le dijo: conviérteme en judío para que me enseñes toda la Torá al tiempo que yo estoy parado sobre un solo pie. Le dijo: “todo lo que tú odies, no se lo hagas a tu amigo”, ese es todo el asunto de la Torá, y el resto de su significado ve y apréndelo.

**3) Rambam (Maimonides), Mishne Torá, Libro de Jueces, Halajot Evel, cap. 14**

“Ama a tu prójimo como a ti mismo”. Todo lo que tú desees que hagan para ti los demás, hazlo tú a tu hermano… la ley que decretó el patriarca Abraham y el camino de gracia por el cual transitó: “alimenta a transeúntes, les da a beber y les acompaña”.

**4) Majshavot Jarutz –Punto 19**

El amor de Israel está arraigado en el alma de hasta el peor de Israel. Es un legado de nuestro patriarca Abraham, que es la raíz del judaísmo como dijeron (Bereshit Rabá, 24:7), que “ama a tu prójimo es la mayor norma de la Torá”.

**5) Mesilat Yesharim, cap. 1**

Vino la Torá e incluyó una norma en la que todo se incluye (Levítico 19): ama  a tu prójimo como a ti mismo, como a ti mismo sin diferencia ninguna, sin divisiones, sin artimañas ni conspiraciones, como a ti mismo de verdad.

**6.  Luz Y Sol, Secretos de Shavuot**

El asunto principal que de aquello depende todo, es que haya amor y fraternidad dentro de Israel. Como dijeron los sabios antiguos, que la Torá depende completamente de la Mitzvá “ama a tu prójimo como a ti mismo”; que mientras hay paz entre ellos y amor y fraternidad y amistad, pueden llegar a recibir la Torá.

**7.  Likutei Halajot – Bendiciones de Rayia y bendiciones personales – Halaja 4**

Ama a tu prójimo como a ti mismo es la mayor norma de la Torá, para incluir con unión y paz, que es lo principal en la vitalidad y la existencia y la corrección de toda la creación, mediante las personas que son diferentes en sus opiniones se incluyen juntos en amor y unión y paz.

**8.  El sagrado Shalo   - Masejet Taanit- cap. Lúz Torá 4**

El pecado del primer templo fue a causa de las transgresiones entre el hombre y el Creador, es decir la idolatría, y es lo contrario a “Ama a tu Dios el Creador con todo tu corazón y toda tu alma”, y el pecado del segundo templo fue a causa de transgresiones entre el hombre y su prójimo, es decir – odio vano, que es lo opuesto a “ama a tu prójimo como  a ti mismo”.

**9.  Marjú, LIbro “Puertas de Santidad”, parte 2, puerta 4**

Dijeron nuestros sabios (Avot 84) el odio de las criaturas saca a la persona del mundo, y supuestamente odia al Creador por haberlo creado. Está escrito (Yumá pág. 9, 72) que en el segundo templo había grandes justos y sabios y no se destruyó sino por causa del odio vano, y no se prolongó el final ni desapareció más que por causa del odio vano y no solo eso, sino que el resto de las transgresiones no se retiran de momento solo por culpa del odio vano y están en el corazón siempre y en cada momento se peca sobre el mandato “no odiarás” y se anula la Mitzvá a cumplir (Levítico 18:19) que dice “ama a tu prójimo como a ti mismo”, y no solo eso sino que se dijo de esta Mitzvá que es la mayor norma que hay en la Torá, que toda la Torá depende de ella.

**10. Extraído del libro “Cartas del Sulam”, carta 970**

Introducción:

Baal HaSulam, carta 70 del año 1932 – a M.L. en Petaj Tikva. Esta carta la escribió el Rav (Baal HaSulam) como respuesta a una pregunta enviada a él después de la publicación del artículo “Matan Torá” (Entrega de la Torá) en el que amplía sobre el precepto “ama a tu prójimo como a ti mismo es la mayor norma de la Torá” y que trata de que uno se preocupe por el bienestar de su amigo no menos de lo que se preocuparía de su propio bienestar. Quien envía la pregunta no conocía al Rav, sólo se encontró con este artículo. La pregunta fue copiada por el Rav y bajo la misma escribió su respuesta y parece, según la forma de escribir, que la preparó con la intención de publicarla en sus próximas composiciones.

**Carta 70**

**Pregunta**:

… si lo principal de la Torá es preocuparse por personas y no más que eso, ¿por qué toda la Torá, los compositores del Talmud y los Poskim (sabios de la ley judía) no hablan de eso? ¿Será que todos dejaron de lado lo principal y se ocuparon de lo secundario? A mi opinión todo lo que usted dice al respecto va en contra de toda religión conceptual en Israel y al nivel de lo que se está propagando entre nosotros, y en mi opinión el potencial de este escrito, es un formato nuevo y un método nuevo que usted ha inventado por su cuenta. Solo escribo mi opinión, obviamente. Por M.L. de Petaj Tikva.

**Respuesta:**

Me da la impresión que usted no se profundizó lo suficiente en mis palabras porque solo escribí que esta era la condición previa a la recepción de la Torá. No obstante, más tarde, de momento que se construyó el becerro, el paquete se desbarató porque se sucedieron guerras y los Levitas mataron en nombre de Dios tres mil personas y luego vinieron las quejas sobre Moisés y Aarón y los espías, y por supuesto que todo esto no contribuyó al amor y la unión – y después de llegados a la Tierra de Israel tampoco hubo paz, por lo que no había siquiera lugar para querer que alguien cumpliese esta Mitzvá principal. Sin embargo, a fin de que no se olvide  la Torá en Israel, comenzaron a dedicarse al resto de las Mitzvot, a pesar de que dejaron de lado lo principal, porque no tenían otra alternativa. A esto apuntaron los antiguos sabios, al cuestionar sobre la destrucción del segundo templo, que no había allí idolatría y eran competentes en la Torá, entonces, ¿cuál es la razón de la destrucción? Dijeron: por odio vano. Es posible que se refería a que no pudieron dedicarse principalmente al fundamento de la Torá que es “ama a tu prójimo como a ti mismo (Levítico 19:18)