14\03\2017

**Всемирный каббалистический конгресс в Киеве**

**“Все как один”**

(текст адаптирован для участников конгресса)

**Урок 2: Терпение и вера выше разума**

**1. Бааль Сулам, Предисловие к «Учению десяти сфирот», п. 133**

...Царь, пожелавший собрать по стране всех наиболее преданных своих приверженцев и ввести их в работу внутри своего дворца. Что же он сделал: разослал по стране открытый приказ, чтобы каждый желающий, от мала до велика, пришёл к нему заниматься внутренними работами во дворце. Но поставил из своих рабов многочисленных стражников на входе во дворец и на всех путях, ведущих к нему, приказав им хитростью вводить в заблуждение всех, кто приближается к дворцу, и сбивать их с пути, ведущего туда.
И, разумеется, все обитатели страны побежали к дворцу царя, однако были сбиты хитростью усердных стражников. И многие из них превозмогли тех стражников вплоть до того, что смогли приблизиться ко входу во дворец. Однако стражники у входа были самыми усердными и любого, кто приближался ко входу, отвлекали и сбивали с большим рвением, пока не возвращался он так же, как пришёл. И снова пришли и ушли, и опять укрепились, и снова пришли и ушли. Так повторялось несколько дней или лет, пока не утомились в своих попытках. И лишь герои среди них, чья мера терпения выстояла, победили тех стражников и, растворив вход, удостоились тотчас узреть лик Царя, который назначил каждого на подходящую ему должность.

**2. Бааль Сулам, “Одна заповедь”**

Миру нечего надеяться, что придёт время и появится решение, так что смогут начать работу Творца «лиШма». И раньше, и сейчас, и в будущем каждый работающий на Творца должен будет начинать работу с «ло лиШма», и от неё перейдёт к «лиШма». А путь к этой ступени не ограничен во времени, он зависит только от готовности человека, от степени его власти над сердцем. А потому многие пали и ещё падут, занимаясь этим ради себя, «ло лиШма», и умрут, так и не достигнув мудрости. Но вместе с тем велико их вознаграждение, так как мысль человеческая не способна оценить значение доставления наслаждения Творцу. И даже совершающий это без соблюдения этого условия, поскольку ещё не пригоден к исполнению заповедей иным образом, также доставляет наслаждение Творцу. И это называется – «неосознанно».

**3. Сборник рабби Нахмама из Бреслава, Меадора Батра, симан 48**

И должен быть большим упрямцем в работе Творца, неважно, что с ним происходит. И помнить об этом крепко, потому что ему будет это необходимо, когда начнёт немного работу Творца. Потому что требуется большая настойчивость быть сильным и мужественным, владеть собой, стоять на своём, когда его отбрасывают каждый раз, не позволяя себе упасть совершенно, не дай Б-г. Потому что все эти спуски и падения и путаницы и прочее – необходимо их пройти, прежде, чем войдут во врата святости, так же как истинные праведники прошли всё это. И знай, что человек должен пройти по очень узкому мосту, и главное ничего не бояться!

**4. Рабаш, том 2, статья 38 (1990) Что значит, что чаша благословения должна быть полной в работе**

В то время, когда человек способен идти с закрытыми глазами верой выше знания, верить в мудрецов, идти до конца, он называется зародышем. Плод, зародыш: «Ступень малхут - самая маленькая и ограниченная в своих возможностях, называется ибур, зародыш, и это означает гнев и суды, как сказано «разгневался Творец на меня за вас».
Объяснение понятия гнев и суды. Поскольку человек должен идти с закрытыми глазами верой выше знания, а его тело сопротивляется этой работе, поэтому то, что он должен всегда преодолевать гнев, ярость и страдание, это очень тяжёлая работа, идти, преодолевая, отменять себя перед высшим, чтобы высший сделал из него то, что он хочет. Это называется зарождением – самым маленьким и ограниченным в возможностях состоянием.

**5. Бааль Сулам, письмо 34 (1927)**

Нужно учиться работе до того как входят в царский чертог, т.е. преисполниться силы и мощи, чтобы стоять как столб из железа, пока не добудем желания от Творца, как сказано: «не молчите сами», несмотря на то, что кажется, что Творец молчит и не отвечает, чтобы не решили вы из-за этого, тоже молчать, не дай Б-г, «не молчите сами», не на это направлял Творец своим молчанием, а чтобы придать вам силу в последствии стоять в царском чертоге, когда не будет у вас никакого изъяна, и потому «не давайте молчать Ему».

**6. Рабаш, том 2, письмо 8**

В конце концов, соберётся тесная группа людей, как одна команда в одном месте, под одним руководством, и сильных духом – выше человеческих пределов, способных выстоять против всех враждебных к ним сил.
 Конечно, это будут люди мужественные сердцем и непоколебимые духом, стоящие на своём решении прочно как сталь, которые не отступят ни на шаг назад или в сторону. И они будут сражаться с первой ступени, ведя войну с эгоизмом до последней капли крови, с единственной целью – победить в этой войне во славу Творца.

**7. Рабаш, том 2, письмо 5**

…вам следует умножать любовь к товарищам, а невозможно прийти к постоянной любви, иначе как посредством слияния, т.е. чтобы соединились вы оба крепкой связью, а это может быть, только если вы попробуете снять одеяние, в котором дана внутренняя душа. Это одеяние называется любовью к себе, и только это одеяние разделяет две точки.
А с другой стороны, когда идут по прямому пути, тогда из двух точек, считающихся двумя линиями, отрицающими друг друга, приходят к средней линии, которая включает две линии вместе. И когда ощутите, что находитесь на военном сражении, тогда каждый знает и чувствует, что нуждается в помощи своего друга, а без него и его собственная сила слабеет; тогда, когда понимают, что нужно спасать свою жизнь, то, само собой, каждый забывает, что у него есть тело, о поддержании которого надо заботиться, но оба связаны одной мыслью: как и чем одолеть врага...

**8. Рабаш, том 1, статья 22 (1985) “Вся Тора – это одно святое Имя”**Мы всегда должны помнить о цели насладить творения, и если эгоизм приходит к человеку и задаёт все трудные вопросы Фараона, то не нужно отталкивать его, а надо сказать себе: "Сейчас со всеми твоими вопросами я могу начать работу ради Творца". То есть не говорить, что вопросы эгоизма возникают для того, чтобы понизить человека с его ступени, а наоборот, они приходят, чтобы дать ему место для работы так, что с помощью этого он будет подниматься по ступеням совершенствования.
То есть всякое преодоление себя в работе называется продвижением, как копейка к копейке собираются в крупную сумму, так и преодоления собираются до определённой степени нужной, чтобы вдруг стать сосудом для получения высшего наслаждения.
Преодоление означает, что берётся часть сосуда получения и превращается в сосуд отдачи. Это похоже на экран, который нужно поставить на "авиют". Получается, что если нет эгоизма, не на что делать экран. Поскольку эгоизм посылает человеку посторонние мысли, это подходящее состояние поднимать эти посторонние мысли до уровня "лемала ми даат" (выше своего понимания).
И так человек может поступать с каждым желанием, которое пожелает его душа, т.е. не говорить, что его отстранили от работы, а должен сказать, что с Небес ему даны желания и мысли для того, чтобы он внёс их в святость.

**9. Рабаш, том 2, статья 30 (1988) "Чего требовать от собрания товарищей"**

Человек должен приложить усилие, чтобы достичь любви ближнего. И это называется «усилием», когда он должен работать выше разума. Ведь со стороны разума, как можно оправдать другого в то время, когда разум показывает ему истинное лицо товарища, что он ненавидит его? И если так, то что он может ответить на это своему телу, почему он должен принизить себя перед товарищем?

Ответ. Поскольку он хочет достичь слияния с Творцом, называемого совпадением по свойствам, то есть не думать о своей выгоде, то почему это принижение (склонение) кажется ему таким трудным? Причина этого в том, что он должен аннулировать своё самолюбие и всю свою жизнь, которую хочет прожить, думать только о том, чтобы работать ради пользы ближнего, начиная с любви ближнего между товарищами и до любви Творца.

**10. Рабаш, том 1, статья 30 (1988) "Чего требовать от собрания товарищей"**

Каждый должен стараться внести в группу приподнятое настроение и надежду, придать энергию группе, чтобы каждый её член мог сказать себе, что сейчас начинает новую страницу в работе. То есть, что до прихода в группу он был разочарован своим продвижением в духовной работе, а сейчас товарищи дали ему дух жизни, полный надежды, что достигнет с их помощью уверенность и силы преодоления. Ведь сейчас он чувствует, что может достичь совершенства, и всё, что было важно, что стояло против него как огромная гора, и он думал, что не способен её покорить, и это действительно сильные помехи, сейчас он думает, что это просто ноль. И всё получил от силы группы, потому что каждый постарался привнести дух одобрения и свежую атмосферу в группу.

**11. Рабаш, том 2, письмо 24**

… Ты должен всегда стоять на страже – днём и ночью, то есть и то время, которое ощущаешь как "день", и то, которое ощущаешь как "ночь", поскольку мы говорим Творцу: "Тебе [принадлежит] день и Тебе – ночь", что означает – и "ночь", то есть, и тьма ночи тоже приходит со стороны Творца на благо человеку, как написано: "День дню приносит речение, ночь ночи открывает знание" … Из этого следует, что на тебя возложено пробуждать сердца товарищей так, чтобы пламя поднялось само, как написано мудрецами o фразе: «Когда будешь зажигать светильники...». И за счёт этого удостоишься пробудить любовь Творца на нас.

**12. Зоар для всех, Предисловие Книги Зоар, Две точки, п. 121**

Всё множество несовместимых с Его единством противоречий, испытываемых нами в этом мире, в начале своём и отделяют нас от Творца, но когда мы прилагаем усилия в выполнении Торы и заповедей с любовью, всей душой и сутью своей, как и заповедано нам, чтобы доставить отраду Создавшему нас, то все эти силы разделения не способны даже в малейшей степени уменьшить хоть в чём-то нашу любовь к Творцу всей своей душой и сутью, и тогда каждое преодолеваемое нами противоречие становится вратами постижения Его мудрости.
Ибо в каждом противоречии заложена удивительная возможность раскрыть особую ступень постижения Его. И те, кто заслужил удостоиться этого, обращают тьму в свет, а горькое в сладкое, так как все силы разделения, вызывавшие затмение разума и горечь тела, стали для них вратами постижения возвышенных ступеней, и преобразилась тогда тьма в огромный свет, а горечь стала сладостью.
Так что именно в той мере, в какой до этого проявились у них на всех путях высшего управления силы разделения, преобразовались теперь все они в силу единства. И они стали теперь склоняющими весь мир целиком на чашу заслуг.