**Всемирный конгресс “Каббала для всех”, Италия 2018 - “Объединяем Вавилон в поручительстве”**

**Урок 1: Расплавляем сердца в одно сердце**

Бросаем наши сердца в плавильный котел - место для раскрытия Творца, чтобы доставить Тебе наслаждение

1. Рабаш - 1. Статья 10 (1984) "Какой ступени человек должен достичь, чтобы прекратить кругообороты"
Все души происходят от души Адам Ришон, ибо после того как он совершил грех Древа познания, разделилась его душа на шестьсот тысяч душ. Иными словами, то, что для Адам Ришон было одним светом, называющимся на языке святого Зоара «высшим свечением», которое было у него в райском саду единовременно, – разделяется на многочисленные части.

2. Бааль Сулам. Учение о Десяти Сфирот, ч. 8, Внутренний свет, п.88

Все наши занятия молитвами и практическими заповедями - для того, чтобы вновь отобрать и поднять все те души, которые выпали из Адама Ришона и упали в клипот, пока мы не приведем их к их изначальному корню, как они были в нем до того как, он совершил грех Древа Познания.

3. Бааль Сулам. “Последнее поколение”
Всё вознаграждение, ожидаемое от Творца, а также цель каждого творения – это слияние с Творцом по принципу «за́мок, полный всех благ, где нет гостей». Это считается слиянием с Ним в любви.
Ясно, что сначала нужно выйти из тюрьмы, что означает выход из кожи тела посредством отдачи ближнему. А затем мы приходим к замку Царя, т.е. к слиянию с Ним, посредством намерения доставлять удовольствие своему Создателю.
Поэтому основными являются заповеди, регулирующие отношения между людьми. А тот, кто предпочитает сперва заповеди, регулирующие отношения с Творцом, похож на человека, пытающегося вскочить на вторую ступеньку, не поднявшись на первую. Ясно, что он сломает ноги.

4. Бааль Сулам. "Любовь к Творцу и творениям"
При завершении обучения человека любви к ближнему и отдаче ему, в конечной точке, завершается и его обучение любви к Творцу и отдаче Ему. И нет разницы между ними, поскольку все, находящееся вне тела, вне получения выгоды для себя расценивается одинаково, будь то отдача товарищу, или Творцу.

5. Рабаш - 2. Статья 6 (1991) "Что такое "пастухи стада Аврама и пастухи стада Лота" в духовной работе"

Человек обязан верить, что есть у него точка в сердце, то есть светящаяся искра. И хотя иногда она всего лишь черная, не сияющая  точка, эту искру нужно всегда пробуждать, а порой она пробуждается сама и раскрывает в человеке хисарон, вызывающий в нем ощущение, что недостает ему духовного,  что он слишком погружен в материальное и не видит цели, которая помогла бы ему выйти из таких состояний. И эта искра не дает ему душевного покоя. То есть, как и обычная искра не способна осветить, но от нее человек может зажечь, и от тех предметов, до которых дотронулась искра, может возгориться огромное пламя. Так и искра в сердце человека,  не способная сама по себе светить, но позволяющая зажечь его действия, чтобы засветились, поскольку искра подталкивает его к работе.

6.  Бааль Сулам. Письмо 4
Нет у тебя недостатка ни в чем, а [осталось лишь] выйти в «поле, которое благословил Творец», собрать все те отпавшие члены, которые отпали от твоей души, и соединить их в одно тело. И в это совершенное тело Творец поместит свою Шхину навечно без всякого перерыва. И родник великой мудрости (твуны) и высшие реки света будут как неиссякаемый источник.

7. Рабаш. Cтатья 1, часть 2 (1984) “Цель группы - 2”
Необходима группа, чтобы все стали большой силой, и могли работать вместе для отмены желания получать, называемого «злом», ибо оно не дает прийти к цели, ради которой был создан человек. Поэтому группа должна состоять из отдельных людей, единых во мнении, что необходимо прийти к этому. И тогда из всех этих отдельных людей создается одна большая сила, позволяющая бороться с собой, ибо каждый включает в себя всех. Получается, что каждый основывается на большом желании достичь цели. А чтобы было взаимное включение, каждый должен отменять себя перед другим. А это достигается тем, что каждый видит достоинства товарища, а не его недостатки. Тот же, кто полагает, что немного выше товарищей, уже не может объединяться с ними.

8. Рав Шмуэль Борнштейн из Сохачева. «Шем ми Шмуэль» (Имя от Шмуэля)
Существует разница между понятиями встреча, объединение и киббуц, собрание людей. И понятие асифа, объединение  - это большее единение сердцем и душой, чем понятие кибуц, собрание, поскольку кибуц, собрание имеет отношение только к телам, когда их мнения не объединены. А понятие асифа, объединение людей – имеет отношение так же и к объединению как одно сердце. И это понятие асифа, объединение – снаружи внутрь, когда объединение более сильное… И поэтому понятие асифа, объединение относится больше к душам, ведь к душе относится понятия желания и стремления… И если каждый человек стремится только к личному благу, несмотря на то, что все хотят одного, все равно это еще не является единым мнением, когда каждый стремится к своей личной выгоде. Но когда все вместе и многие стремятся наполнить желание Творца, то это, несомненно, называется совершенным единством, и это можно назвать асифа, объединение, несомненно… Согласно этому становятся понятны слова мидраша «собирайтесь и очищайтесь», поскольку для них становится оправдано понятие асифа, объединение, не иначе, как когда все объединяются в мощном порыве души всеми силами выполнить желание Творца.

9. Маор ве-Шемеш (Свет и солнце). Глава Экев
Известно, что в десяти людях Шхина пребывает полностью, и это полная величина, т.е. есть голова и руки, и ноги, и пятки, как известно. А когда каждый в группе относится к себе, как к нулю и пятке, а к ним, как к голове, телу и высшим органам, когда каждый так относится к себе, они действуют так, чтобы Он открыл им врата высшего наполнения и блага в мире. И главное привлекается человеком, который в большей степени считается нулем и пятой.

10. Рабаш. Статья 17, часть 1 (1984) "О важности товарищей"
Как можно считать товарища бóльшим, чем он сам, в то время как человек видит, что обладает бóльшими достоинствами, чем товарищ: он более талантлив и по природе обладает лучшими качествами? Это можно понять в двух случаях:
1. Человек идет верой выше знания: в тот момент, когда выбрал его своим товарищем, он уже смотрит на него выше знания.
2. Более естественным путем, внутри знания. Ведь если решил принять его в качестве товарища и работает над собой, чтобы любить его, то, когда любят, не видят ничего, кроме хороших вещей, а плохие вещи, хотя они и есть у товарища, он не видит, как сказано: «Все прегрешения покроет любовь»

11. Маор ве-Шемеш (Свет и солнце). Глава Р’э

Главное правило, чтобы действительно прийти к пути Творца – с помощью единства  товарищей, как написано в "Поучении отцов": "Один из путей обретения Торы – это обретение Торы путем слияния с товарищами". И тем, что собираются вместе, и каждый отменяется перед своим товарищем, видя преимущество товарища в Торе, и в заповедях, и добрых делах, и становится низким в своих глазах, а товарищ больше него, и любит каждого из них. И даже если его сердце подобно камню (лев а-эвен), оттает сердце его вблизи него, и сокрушится сердце его перед каждым из них, и желание его – действительно войти в каждого из них от радости, и это слияние товарищей.

12. Антология рабби Нахмана. Первое Издание, статья 34

Человек должен разговаривать со своим товарищем с трепетом перед Творцом, чтобы получить пробуждение в своём сердце от той точки, которая существует у его товарища больше, чем у него самого. И то свойство, которое сильнее у его товарища - это свойство той точки. И там в этой точке царствует  любовь, называющаяся коэн. И точка эта светит сердцу товарища.

13. Маор ве-Шемеш (Свет и солнце). Глава Итро
Необходимо, чтобы представлял себе, что товарищ работает ради Творца больше и больше него, и тогда "зависть авторов увеличит мудрость", и будет укрепляться благодаря этому в работе Творца все больше и больше. И так "каждый будет завидовать хупе товарища", что означает воодушевление – благодаря тому, что увидит, что хупа товарища больше его, и загорится в нем огонь, и больше воспылает его душа к работе Творца, и достигнет больших постижений Творца.

14. Рабаш - 2. Письмо 40

И вот уже пришло время, когда надо начинать двигаться вперед к нашей святой цели, как герои, мужественные люди. И известный путь, ведущий прямо к цели — это, как известно, - любовь товарищей, с помощью которой переходят к любви Творца. И вопрос любви достигается с помощью «и купи себе товарища», то есть с помощью действий покупают сердце товарища. Потому что если даже видит, что сердце товарища — как камень, все равно это не является отговоркой, и если он чувствует, что тот годится ему в товарищи в духовной работе, он должен его купить с помощью действий.

15. Рабаш - 3. Статья 759 “Человек в целом”
Нужно знать, что любовь покупается делами. Благодаря тому, что он делает своему товарищу подарки, каждый подарок, который даёт товарищу, подобно стреле и пуле создаёт отверстие в сердце товарища. И хотя сердце товарища подобно камню, тем не менее, каждая пуля создаёт отверстие. И из множества отверстий создаётся пустое пространство. И тогда любовь дающего подарки входит в это пустое пространство. И тепло этой любви притягивает к себе искры любви товарища. И тогда эти две любви связываются в одеяние любви, покрывающее их обоих. То есть единая любовь окружает и покрывает их обоих, и само собой двое становятся одним человеком, поскольку они облачены в одно одеяние.

16.  Рабаш - 2. Письмо 40
Благодаря трению сердец, даже если это были бы сердца богатырей, каждый излучает тепло из стенок своего сердца, а тепло создает искры любви, пока из них не образуется облачение любви, и тогда оба они укрываются одним покрывалом, то есть одна любовь окутает и покроет их обоих, ибо известно, что слияние соединяет два объекта в один. И когда начинает ощущать любовь товарища, в нём незамедлительно пробуждается радость и наслаждение. Поскольку то, что товарищ любит его - это нечто новое для него, ведь всегда он знал, что только сам заботился о себе. Но в то мгновение, когда обнаруживает, что товарищ заботится о нём, это пробуждает в нём неописуемую радость, и он уже не способен заботиться о себе.

17. Рабаш. Статья 2 (1984) “О любви к товарищам”
Человек должен раскрывать любовь к товарищам, которая у него в сердце, ведь раскрывая её, он пробуждает сердце другого навстречу товарищам, чтобы товарищи тоже ощутили, что каждый из них занимается любовью между товарищами. И выгода от этого состоит в том, что тем самым он получает большую силу, чтобы действовать в товарищеской любви с большей энергией и мощью, так как сила любви каждого включается в другого. Таким образом, вместо того, чтобы у него была одна сила заниматься любовью между товарищами, получается, что если группа состоит из десяти товарищей – он сейчас состоит из десяти сил, которые понимают необходимость работать над товарищеской любовью.

18. Рабаш - 2. Письмо 24
Ты должен всегда стоять на страже – днём и ночью, то есть и то время, которое ощущаешь как "день", и то, которое ощущаешь как "ночь", поскольку мы говорим Творцу: "Тебе [принадлежит] день и Тебе – ночь", что означает – и "ночь", то есть, и тьма ночи тоже приходит со стороны Творца на благо человеку, как написано: "День дню приносит речение, ночь ночи открывает знание". Из этого следует, что на тебя возложено пробуждать сердца товарищей так, чтобы пламя поднялось само, [...] и за счёт этого удостоишься пробудить любовь Творца на нас.

19. Рабаш - 1. Статья 30 (1988) "Чего требовать от собрания товарищей"
Каждый должен стараться дать группе дух жизни, полный надежды и энергии, чтобы каждый мог сказать себе, что сейчас он начинает работать с чистого листа. То есть, до того, как он пришел в группу, он был разочарован своим продвижением в духовной работе, однако сейчас товарищи дали ему дух жизни и надежды, что благодаря группе он придет к уверенности и силе преодоления. Ведь сейчас он чувствует, что способен достичь совершенства. А то, что ему казалось, что перед ним стоит огромная гора и огромные помехи, сейчас он чувствует, что это просто ничто. И всё это он получил благодаря группе, благодаря тому, что каждый дал группе свою поддержку и свежую силу.

20. Сборник законов. Законы благословения и благодарности, закон 6

Большое преодоление – усилить  радость над печалью, и это большая война, и потому для этого нужно, чтобы  объединились и собрались несколько душ из Исраэль, ведь чем больше собираются и соединяются в любви души товарищей, тем больше увеличивается радость, потому что собираются и соединяются части этой радости вместе и сияют самым большим светом.

21.  Бааль Сулам. Плоды мудрости О Торе. “Не время собирать стадо”
Одиночке нельзя выходить из общества и просить за себя, даже чтобы доставить наслаждение Творцу, - молиться можно только за всё общество. Ибо выходящий из общества, чтобы просить за свою частную душу, не созидает, а наоборот, вызывает разрушение своей души

22. Ноам Элимелех. «Сборник Розы»
Человек всегда должен молиться за товарища, ведь ради себя он не может особо ничего сделать, так как не может узник вызволить себя из тюрьмы. Но для товарища он быстро получает ответ. И каждый должен молиться за товарища. И получается, что каждый работает для другого, пока все они не получат ответ. И об этом сказано, что исраэль поручители друг за друга, что означает – смягчение (досл. – подслащение), потому что смягчают друг ради друга в своих молитвах, когда молятся – каждый за товарища, и поэтому получают ответ.

23. Рав Менахем Мендель из Косова. “Любовь к миру”
Молящийся за товарища получает ответ первым. Это означает, что человек, молящийся за товарища, становится каналом света, который проводится к товарищу, и благодаря ему проходит свет, поэтому он и получает ответ первым. Тем самым становится понятно высказывание «благословляющий благословляется», потому что благословляющий становится каналом света, и поэтому благословляется

24. Рабаш - 1. Статья 15 (1986) "Молитва многих"
Если есть несколько человек, которые могут достичь цели творения – слиться с Творцом – тем самым они доставят Творцу большую радость, чем если бы только он один удостоился приближения Творца. И он отказывается от себя и хочет, чтобы Творец помог им, т.к. они доставят Творцу удовольствие большее, чем может быть от его работы. И поэтому он просит за все общество, т.е. чтобы Творец помог всему обществу, и дал бы ему это чувство – удовлетворение от того, что он может отдавать Творцу, чтобы доставить Ему наслаждение. И так как во всем должно быть пробуждение снизу, поэтому он дает пробуждение снизу. А пробуждение свыше получат другие, т.е. те, о которых Творец знает, что будет от этого больше пользы Творцу.

25. Рабаш - 1. Статья 15 (1986) "Молитва многих"
Если у него есть сила просить за общество, тогда это будет ему истинной проверкой - согласен ли он на такую молитву. Но если он знает, что то, что он говорит,  – это только пустые слова, то что же он может сделать, когда видит, что тело не согласно на такую молитву. Чтобы это была чистая отдача без примеси получения. На это есть только один известный совет: просить Творца и верить выше знания, что Творец может помочь ему и всему обществу в целом.

26. Сборник законов (Хошен а-мишпат). Законы поручителя, закон 3-30
Невозможно выполнить Тору и заповеди иначе как с помощью поручительства, когда каждый поручается за своего товарища. Так как основа выполнения Торы - это желание, приобретаемое с помощью единства. И поэтому тот, кто хочет принять на себя Тору и заповеди, должен включиться в общество Израиля в большом единении. И поэтому, во время получения Торы, конечно же немедленно поручились друг за друга, ведь как только хотят получить Тору, должны сразу же включиться друг в друга и стать все вместе как одно целое, чтобы соединиться в едином желании. И тогда, конечно же, каждый поручается за товарища, потому что все важны, как одно целое. И именно благодаря тому, что каждый поручился за товарища, что является единением, именно благодаря этому способны выполнить Тору, а без этого не было вообще никакой возможности выполнить Тору. Ведь главное в любви и единении – это желание, когда каждый наполняет желание товарища, и между ними нет никакого различия в желании, и все включаются в одно желание, с помощью чего включаются в желание Высшего, что является целью единства.

27.  Сборник законов. Законы дома собрания, Закон 1
Главное в возвышении души и ее совершенстве – это когда все души включаются друг в друга и становятся одним целым, потому что тогда они поднимаются в святость. Ведь святость едина, и поэтому молитва, т.е. свойство души, главным образом зависит от объединения душ. Поэтому главная молитва – в обществе, а не в одиночестве, чтобы не был каждый сам по себе, что противоположно святости. Только необходимо соединить вместе святое общество, и станут одним целым, и тогда это совершенная молитва.

http://files.kabbalahmedia.info/download/audio/heb\_o\_rav\_2018-06-18\_kitei-makor\_achana-le-kenes\_n1\_p1.mp3