**Мировой каббалистический конгресс 2018 "Включаемся в Высшего"**

**Урок 2: Строим Творца в десятке**

**1. Рабаш - 2. Письмо 76**

«Если вы по уставам Моим будете поступать и заповеди Мои соблюдать будете и исполнять будете их». И книга Зоар спрашивает: «И поскольку уже сказал - будете поступать, и будете соблюдать, то почему добавляет – исполнять будете. И отвечает, однако же, тот, кто выполняет заповеди Торы и идёт её путями, он будто делает это наверху. Сказал Творец: «Будто Меня создают. И это объяснение – и исполнять будете – будто вы создаёте Меня».
И надо понять, что означает, что тот, кто идёт путём Творца, создаёт Творца. Как может человеку такое прийти в голову?
Известно, что «полна земля славой Его». И так должен каждый человек верить, как сказано: «Небо и землю Я наполняю». Но Творец делает скрытие, чтобы не смогли это видеть, по причине того, чтобы был выбор, и тогда есть место вере – верить, что Творец «наполняет все миры и управляет всеми мирами». И после того, как человек занимается Торой и заповедями и выполняет заповедь выбора, тогда раскрывает Творец Себя человеку, и тогда он видит, что Творец властвует над миром.
Получается, что тогда человек создаёт Царя, чтобы властвовал над ним. Это значит, что человек ощущает Творца, что Он правит всем миром. И  это называется, что человек ставит Творца Царём над собой

**2. Рабаш - 2. Статья 19 (1990) “Что значит, что Тора называется средней линией в духовной работе - 2”**Пишет великий Ари: «Существует понятие волос, скрывающих свет, чтобы не насладиться светом, пока еще не достойны, потому что может быть нанесен вред».
Дело в том, что мы обязаны верить в то, что Творец дает нам желание и стремление делать добрые дела. И до тех пор, пока человек не достоин, запрещено ему ощущать, что Творец обязывает его делать добрые дела. Поэтому Творец скрывает Себя в одеяниях, называемых “ло лиШма”. То есть Творец скрывает себя иногда в облачении товарищей…чтобы через них совершать эти действия, т.е. Творец воздействует на него свойством обратной стороны.
Человек видит лица людей, но обязан верить, что за каждым из его окружающих стоит Творец и совершает эти действия. То есть, за этими людьми стоит Творец, вынуждая человека делать то, что Он желает. Выходит, что Творец делает всё, но человек оценивает всё по тому, как он видит, а не так, как должен был верить.

**3. Бааль Сулам. "Любовь к Творцу и творениям"**При завершении обучения человека любви к ближнему и отдаче ему, в конечной точке, завершается и его обучение любви к Творцу и отдаче Ему. И нет разницы между ними, поскольку все, находящееся вне тела, вне получения выгоды для себя расценивается одинаково, будь то отдача товарищу, или Творцу.
Это и имел в виду Гилель, сказав, что "Возлюби ближнего своего, как самого себя" является конечной целью всех действий, поскольку такая форма и характер наиболее понятны человеку. И невозможно ошибиться в действиях, поскольку ясно, что надо делать. И знает человек, что если наполнение потребностей товарища поставит выше наполнения собственных потребностей, то это и будет определенной мерой отдачи. А потому не ставит он своей целью "возлюбить Творца своего всем сердцем, всей душой и всем своим естеством", поскольку на самом деле это одно и то же. Ведь и товарища своего он также должен любить всем сердцем, всей душой и всем своим естеством. Таково значение слов "как самого себя". Ведь себя он, безусловно, любит всем сердцем, всей душой и всем своим естеством, а в отношении Творца он может и обмануть себя, тогда как товарищ всегда находится у него перед глазами.

**4. Бааль Сулам. Шамати 36. "Три тела в человеке"**Человек должен думать только о внутреннем теле, ведь оно-то и является одеянием его святой души. То есть думать нужно только о том, что находится «вне его кожи» – вне собственных шкурных интересов, что и означает «вне тела», вне его эгоистической выгоды, думая только о пользе ближнего.
И это называется «за пределами кожи», потому что вне тела человека не может быть никакой связи с клипот, а вся связь с клипот только «внутри кожи», во всем, что относится к телу, к эгоизму. Ко всему, что облачается в тело, немедленно присасываются клипот, а все, что не одевается в тело – им недоступно.
Если человеку удается постоянно пребывать своими мыслями вне интересов тела, то он удостаивается сказанного: «И выбито это за моей кожей, и из плоти своей увижу Творца» (Йов 19:26). «Это» – намекает на раскрытие Святой Шхины, а «выбито» – означает исправление, позволяющее ей пребывать за пределами кожи человека. И тогда он удостаивается «из плоти своей узреть Творца» – то есть Творец раскрывается, облачаясь во внутреннее тело человека. А происходит это, только если человек согласен работать вне своего тела, то есть без всякого облачения (в него наслаждения).

**5. Свет и солнце, глава Экев.**

Собрание вместе сынов Исраэля – великое дело, только важно, чтобы каждый не думал о себе вообще, что он считается праведником или чем-то важным в святом сообществе, а только заботился бы о том, как не навредить группе своими действиями. И хотя по-видимому он великий человек, несмотря на это должен тщательно анализировать свои действия и думать о себе, что не так уж он и важен, и совершенно отменять себя. Как известно, в каждых десяти присутствует Шхина, и это полностью законченный уровень, а на законченном уровне есть голова, руки, ноги, пятки, как известно. Получается, что так как каждый считает себя ничем в группе - считает себя пятой относительно группы, а остальных – головой и телом и высшими органами, благодаря тому, что каждый думает о себе так, они содействуют тому, чтобы открылись им врата изобилия и всех благ мира. И основное притягивается благодаря тому человеку, который считает себя самым ничтожным и пятой.

**6.  Бааль Сулам. Плоды мудрости О Торе, “Не время собирать стадо”**

Одиночке нельзя выходить из общества и просить за себя, даже чтобы доставить наслаждение Творцу, - молиться можно только за всё общество. Ибо выходящий из общества, чтобы просить за свою частную душу, не созидает, а наоборот, вызывает разрушение своей души, как сказано: «Всякий гордящийся…»  Ибо невозможно представить себе выходящего из общества без облачения гордыни, и горе ему, так как он вызывает разрушение своей души. И во время работы, когда человек молится в одиночестве, он поневоле выходит из общества и разрушает свою душу. И не должно быть побуждения у любого из сынов Исраэля требовать что-либо для себя. Ведь у него нет недостатка ни в чем, ибо он не чувствует себя самостоятельной единицей. И это дает ему силы выйти из Египта - сильной рукой. И должен каждый человек собрать все свои силы в обществе Исраэля, во всех обращениях к Творцу в молитве и работе, и пусть включится в корень всего Исраэля.

**7. Рабаш - 3. Статья 217 "Беги, друг мой"**

И это большое правило, что сам человек называется "творение", то есть только он один, а остальное помимо него - это уже святая Шхина. Выходит, что когда он молится за своё поколение, считается, что молится за святую Шхину, которая в изгнании и нуждается в спасении. И это означает состояние вечности, и только так может проявиться свет милосердия. И ещё одна причина, по которой нужно молиться только за общество - это то, что нужно раскрыть свет милосердия, который является светом отдачи. И это правило, что не способны получить ничего без подобия, и всегда нужно находиться в состоянии подобия.
Поэтому, когда он пробуждает на себя милосердие, считается, что получает ради себя, и чем больше молится, тем самым не только не готовит келим отдачи, а наоборот, появляются в нём искры получения.
Выходит, что он идёт по обратному пути, то есть, должен был бы подготовить кли отдачи, а он подготовил кли получения. И "слиться с Его свойствами", и стать "как Он милосерден, так и ты милосерден".
Поэтому, когда он молится за общество, считается, что посредством молитвы работает со свойством отдачи. И по мере того, как молится, в нём появляется кли отдачи, в котором может раскрыться свет отдачи, называемый "милосердный". И благодаря тому, что получают свет милосердия, есть возможность раскрыть впоследствии свойство «милостивый».

**8. Сборник законов (Хошен а-мишпат), Законы поручителя, Закон 3-30**

Невозможно выполнить Тору и заповеди иначе как с помощью поручительства, когда каждый поручается за своего товарища. Так как основа выполнения Торы - это желание, приобретаемое с помощью единства. И поэтому тот, кто хочет принять на себя Тору и заповеди, должен включиться в общество Исраэля в большом единстве. И поэтому, во время получения Торы, конечно же немедленно поручились друг за друга, ведь как только хотят получить Тору, должны сразу же включиться друг в друга и стать все вместе как одно целое, чтобы соединиться в едином желании. И тогда, конечно же, каждый поручается за товарища, потому что все важны, как одно целое. И именно благодаря тому, что каждый поручился за товарища, что является единением, именно благодаря этому способны выполнить Тору, а без этого не было вообще никакой возможности выполнить Тору. Ведь главное в любви и единении – это желание, когда каждый наполняет желание товарища, и между ними нет никакого различия в желании, и все включаются в одно желание, с помощью чего включаются в желание Высшего, что является целью единства.

**9. Рабаш - 1. Cтатья 1, часть 2 (1984) “Цель группы - 2”**Без отмены любви к себе невозможно достичь слияния с Творцом, которое заключается в подобии по свойствам. И поскольку это противно нашей природе, нам необходима группа, чтобы все стали большой силой, и могли работать вместе для отмены желания получать, называемого «злом», ибо оно не дает прийти к цели, ради которой был создан человек. Поэтому группа должна состоять из отдельных людей, единых во мнении, что необходимо прийти к этому. И тогда из всех этих отдельных людей создается одна большая сила, позволяющая бороться с собой, ибо каждый включает в себя всех. Получается, что каждый основывается на большом желании достичь цели. А чтобы произошло взаимовключение друг в друга, каждый должен отменять себя перед другим. И это достигается тем, что каждый видит достоинства товарища, а не его недостатки. Тот же, кто полагает, что он немного выше товарищей, уже не может объединяться с ними.

**10. Ашла аКадош. "Врата букв", п. 2**Несмотря на то, что свойства твоего товарища не совпадают со свойствами твоей души, ты должен терпеть его и любить его ради Творца, который создал его таким.

**11. Рабаш - 1. Статья 30 (1988) "Чего требовать от собрания товарищей"**Человек должен приложить усилие, чтобы достичь любви ближнего. И это называется «усилием», когда он должен работать выше разума. Ведь со стороны разума, как можно оправдать другого, в то время, когда разум показывает ему истинное лицо товарища, что он ненавидит его? И если так, то что он может ответить на это своему телу, почему он должен себя принизить перед товарищем?
Ответ. Поскольку он хочет достичь слияния с Творцом, называемого подобием по свойствам, то есть не думать о своей выгоде, то почему это принижение кажется ему таким трудным? Причина этого в том, что он должен отменить себя, и всю свою жизнь, которую он хочет прожить, думать только о том, чтобы работать на благо ближнего, начиная с любви между товарищами и до любви Творца.
В таком случае, наоборот, это и есть место, где любое производимое им действие никак не касается его самого. Ведь разум заставляет думать, что товарищи должны любить его, а он преодолевает свой разум, идет выше знания и говорит: для себя самого и жить не стоит

**12.  Рабаш - 2. Письмо 40**Благодаря трению сердец, даже если это были бы сердца богатырей, каждый излучает тепло из стенок своего сердца, а тепло создает искры любви, пока из них не образуется облачение любви, и тогда оба они укрываются одним покрывалом, то есть одна любовь окутает и покроет их обоих, ибо известно, что слияние соединяет два объекта в один. И когда начинает ощущать любовь товарища, в нём незамедлительно пробуждается радость и наслаждение. Поскольку то, что товарищ любит его - это нечто новое для него, ведь всегда он знал, что только сам заботился о себе. Но в то мгновение, когда обнаруживает, что товарищ заботится о нём, это пробуждает в нём неописуемую радость, и он уже не способен заботиться о себе.

**13. Рабаш - 3. Статья 738 "Союз соли"**

"Ко всем твоим жертвоприношениям добавляй соль", что означает "союз соли", и суть союза - в противостоянии разуму. Ведь в то время, когда человек получает добро от своего товарища, им необходимо заключить союз. Ведь союз необходим именно тогда, когда у каждого есть недовольство и претензии к другому, приводящие к вражде и разобщению. И тогда заключённый союз обяжет их хранить между ними любовь и единство, согласно правилу, что как только возникнет в ком-то желание навредить другому, тут же следует напомнить о заключённом между ними союзе. И это обяжет их хранить любовь и мир. И в этом смысл сказанного: "Ко всем твоим жертвоприношениям добавляй соль". То есть любое сближение (жертвование) в работе Творца должно достигаться заключением "союза соли", что является всей основой.

**14.  Рабаш - 2. Письмо 24**Ты должен всегда стоять на страже – днём и ночью, то есть и то время, которое ощущаешь как "день", и то, которое ощущаешь как "ночь", поскольку мы говорим Творцу: "Тебе [принадлежит] день и Тебе – ночь", что означает – и "ночь", то есть, и тьма ночи тоже приходит со стороны Творца на благо человеку, как написано: "День дню приносит речение, ночь ночи открывает знание". Из этого следует, что на тебя возложено пробуждать сердца товарищей так, чтобы пламя поднялось само, как написано мудрецами o фразе: «Когда будешь зажигать светильники...». И за счёт этого удостоишься пробудить любовь Творца на нас.

heb\_o\_rav\_2017-12-27\_kitei-makor\_achana-le-kenes\_n1\_p1