**24.09.2017**

**Избранные цитаты к годовщине памяти Рава Баруха**

**Шалома Алеви Ашлага - Рабаша**

1. Пойми, насколько мы должны быть благодарны нашим учителям, передающим нам свои духовные света и души для наслаждения наших душ, стоящих на распутье между путём тяжких страданий и путём Торы. Они спасают нас от ада, который страшнее смерти. Они приучают нас добиваться небесного наслаждения, помогают подняться на высоту изысканную и утончённую, которая является нашим уделом, готовым и ожидающим нас с самого начала. И каждый в своем поколении должен действовать в соответствии с сущностью Торы Его и святости.
И уже сказано мудрецами: "Нет поколения, в котором не было бы Авраама, Ицхака и Якова".
**Бааль Сулам. Предисловие к книге "Паним Меирот у Масбирот" п. 8**
2. Когда человеку нечем обеспечивать свое тело, чтобы у него было питание, т.е. когда он не ощущает наслаждение, он тут же начинает думать о смысле жизни. Т.е. человек спрашивает себя: «В чем смысл моей жизни? Зачем я родился на свет? Неужели же творение состояло в том, чтобы создания были сотворены для страдания и боли в этом мире?».
Это состояние, когда человек начинает давать себе отчет в смысле своей жизни: «Что он? и Зачем он?», – называется, что он поднимает голову над потоком жизни, в котором пребывают все творения, и у них нет времени задуматься, что они собой представляют. А они идут вместе с потоком, в котором течет вода. И никто из них не способен увидеть конец. Т.е. куда течет поток их жизни. Кроме него – из-за того, что недостаток наслаждений заставил его поднять голову вверх, чтобы взглянуть на цель жизни.
И тогда он видит и слышит как бы призыв свыше, сообщающий ему, что мир был создан с намерением «творить добро Своим созданиям». Однако для того чтобы ощутить вкус этого блага, как утверждают каббалистические книги и их авторы, существуют условия, позволяющие достичь этого блага, называемого «цель творения». И условия эти, которые требует Творец, надо исполнить прежде, иначе Он не желает давать им благо и наслаждение.
**Рабаш. том 1 статья 7 (1987) "Ханукальное чудо"**
3. Твоё письмо я получил и поздравляю тебя с получением звания раввина (смихи), это было первой стеной, сдерживавшей твой путь вперёд, и я надеюсь, что с этого дня ты начнёшь преуспевать и идти от успеха к успеху, пока не войдёшь внутрь Царского Чертога.
 Я хотел бы, чтобы ты получил ещё одну смиху, но поторопи себя с этого дня, чтобы проводить большую часть времени в подготовке своего тела для места силы и мужества, «как бык под ярмом и осёл под поклажей», чтобы не терять даже малого мгновения, «ибо пути длинны, а припасов мало».
 А если скажешь ты: «подготовка эта – где она?», скажу я тебе, что слышал я от адмора из Калушина, да защитят нас его заслуги, что в прежние времена постижение Творца нужно было предварять всеми семью внешними науками, которые называются «семь девушек, прислуживающих царской дочери», и ужасными самоистязаниями. И несмотря на всё это, немногие находили милость в глазах Творца, однако с того времени как мы удостоились учения Ари и служения Бааль Шем Това, это действительно стало равным для всех, и не нужно более упомянутых выше подготовок.
 И пойди по этим двум, упомянутым выше. И, возможно, благодаря благоволению свыше нашёл я милость в глазах Его и получил я их в обе руки. И моё разумение близко к твоему, как близок отец своему сыну. И конечно, я передам их тебе, когда будешь ты готов получать из уст в уста.
**Бааль Сулам. Письмо 38**
4. Если учитель обучает учеников работе, которая должна быть на отдачу, – т.е. для чего этот человек пришел в этот мир? – исполнить задачу Творца, т.е. чтобы работать на пользу Творца, получается, что этот человек является посланцем Творца, а не обывателем в этом мире, ведь он – раб Творца, ибо «посланец Творца» означает «ангел Творца». И это смысл слов: «Если учитель похож на ангела Творца, нужно искать Тору из уст его».
**Рабаш. том 2 статья 10 (1989) "Что означает в духовной работе, что лестница стоит наклонно"**
5. Бааль Сулам повлиял своими действиями так, что даже если обыкновенный человек идёт своим путём к Творцу, то есть у него возможность удостоиться слияния с Творцом, словно это выдающийся знаток Торы. А до Бааль Сулама не простой человек, а только великие знатоки Торы удостаивались единения с Создателем. А прежде Бааль Шем Това, чтобы удостоиться связи с Творцом, человек должен был быть одним из великих Мира, иначе не мог бы удостоиться раскрытия Творца.
**Рабаш. том 3 статья 75 "Деятельность великих мудрецов"**
6. Мы собрались здесь, чтобы заложить основу строения группы для всех тех, кто заинтересован идти методикой Бааль Сулама, которая представляет путь, позволяющий подниматься по ступеням человека, не оставаясь в категории животного… чтобы каждый из нас следовал этому духу «отдачи Творцу». А чтобы достичь отдачи Творцу, необходимо прежде начать отдавать человеку – и это называется «любовью к ближнему». Но любовь к ближнему возможна лишь при самоотречении. С одной стороны, каждый должен принижать себя, а с другой стороны, мы должны гордиться тем, что Творец предоставил нам возможность, чтобы мы смогли вступить в группу, где у каждого из нас лишь одна цель – «чтобы Шхина пребывала меж нами».
**Рабаш. том 1 статья 1, часть 1 (1984) “Цель группы – 1”**
7. В каждом (из товарищей) есть искра любви к ближнему. Однако эта искра не может зажечь свет любви, который светил бы каждому. Поэтому они согласились, что благодаря их объединению из всех искр вместе возникнет одно большое пламя.
**Рабаш. том 1 статья 9 (1984) “Да продаст человек крышу дома своего”**
8. Любовь товарищей, построенная на фундаменте любви к ближнему, - благодаря чему мы можем достичь любви Творца, - вещь противоположная тому, что принято между товарищами. Это означает, что вопрос любви ближнего не в том, что товарищи будут любить меня, а это я должен любить товарищей..
**Рабаш. том 1 статья 30 (1988) "Чего требовать от собрания товарищей"**
9. Каждый должен стараться дать группе дух жизни, полный надежды и энергии, чтобы каждый мог сказать себе, что сейчас он начинает работать с чистого листа. То есть, до того, как он пришел в группу, он был разочарован своим продвижением в духовной работе, однако сейчас товарищи дали ему дух жизни и надежды, что благодаря группе он придет к уверенности и силе преодоления. Ведь сейчас он чувствует, что способен достичь совершенства. А то, что ему казалось, что перед ним стоит огромная гора и огромные помехи, сейчас он чувствует, что это просто ничто. И всё это он получил благодаря группе, благодаря тому, что каждый дал группе свою поддержку и свежую силу.
**Рабаш. том 1 статья 30 (1988) "Чего требовать от собрания товарищей"**
10. Благодаря трению сердец, даже если это были бы сердца богатырей, каждый излучает тепло из стенок своего сердца, а тепло создает искры любви, пока из них не образуется облачение любви, и тогда оба они укрываются одним покрывалом, то есть одна любовь окутает и покроет их обоих, ибо известно, что слияние соединяет два объекта в один. И когда начинает ощущать любовь товарища, в нём незамедлительно пробуждается радость и наслаждение. Поскольку то, что товарищ любит его - это нечто новое для него, ведь всегда он знал, что только сам заботился о себе. Но в то мгновение, когда обнаруживает, что товарищ заботится о нём, это пробуждает в нём неописуемую радость, и он уже не способен заботиться о себе.
**Рабаш. том 2 письмо 40**
11. Ты должен всегда стоять на страже – днём и ночью, то есть и то время, которое ощущаешь как "день", и то, которое ощущаешь как "ночь", поскольку мы говорим Творцу: "Тебе [принадлежит] день и Тебе – ночь", что означает – и "ночь", то есть, и тьма ночи тоже приходит со стороны Творца на благо человеку, как написано: "День дню приносит речение, ночь ночи открывает знание". Из этого следует, что на тебя возложено пробуждать сердца товарищей так, чтобы пламя поднялось само, как написано мудрецами o фразе: «Когда будешь зажигать светильники...». И за счёт этого удостоишься пробудить любовь Творца на нас.
**Рабаш. том 2 письмо 24**
12. После того, как я уже обрел облачение любви, тотчас во мне начинают светить искры любви, и сердце тоскует и стремится к товарищам, и кажется мне, что глаза мои видят товарищей, уши слышат их голоса, уста говорят с ними, руки обнимают их, а ноги пляшут в любви и радости вместе с ними в кругу. И я выхожу из своих материальных границ, и забываю, что существует огромное расстояние между мною и товарищами, и что многие километры земной поверхности разделяют нас.
Товарищи будто стоят в моём сердце и видят всё, что там происходит, и я начинаю стыдиться своих мелочных действий в отношении товарищей. И я просто выхожу из материальных желаний, и кажется мне, что нет ничего в мире, кроме меня и товарищей. А потом и «я» отменяется и растворяется в моих товарищах, и я провозглашаю, что нет ничего в мире, кроме товарищей.
**Рабаш. том 2 письмо 8**
13. Знайте, друзья, поскольку мы пребывали в единстве со светочем Израиля (благословенна его память), то мы больше способны к сближению с Творцом, только мы должны слушать Его Глас и хранить Его союз, и тогда голос Живого Ари не оставит нас. Поскольку мы были близки к нему, несомненно, он скажет нам, мы услышим его голос и придем к святости, ведь когда человек приближается к святости, тогда он слышит его голос, и, несомненно, преуспеет.
**Рабаш. том 2 письмо 18**
14. “Сверху дают только совершенство”...И поэтому, прежде чем человек приведет себя в соответствие с тем, чтобы получить это совершенство, он не может увидеть часть пути, который уже прошел ради получения этого совершенства. Потому что только по окончании работы он сможет увидеть, а не на половине пути, поскольку не сможет получить благо Творца прежде, чем обретет для этого совершенные и пригодные для этого келим. Поэтому мы должны укрепиться и сказать, что мы стоим уже близко к чертогу Царя, и каждая монета присоединяется к большому счету, и возможно еще немного, и мы увидим, что вход открыт перед нами, и мы удостоимся войти и развлекаться с Царем.
**Рабаш. том 2 письмо 76**
15. Смотрю я на крохотную точку, которая зовётся любовью к ближнему. И размышляю над ней: что же могу я сделать для того, чтобы насладить остальных? И когда смотрю я на всех вместе, то вижу муки, болезни, боли, страдания каждого члена общества, и глобальные, войны среди народов. Но кроме молитвы мне им нечего дать. И это состояние называется "страданием горем общества".
**Рабаш. том 3 статья 162 "Любовь к ближнему"**
16. Цель творения относится ко всем творениям без исключения, а не только к особо одарённым и сильным людям, т.е. у которых есть силы преодоления отважных и т.д., но она принадлежит всем творениям.
**Рабаш. том 1 статья 6 (1984) “Любовь товарищей - 2”**
17. До сего времени мы не поднимали вопросы и не говорил о том, что, связано с широким распространением... И вот в этом поколении... пришло время прихода Машиаха, как известно знающим истину.
Поэтому я откликнулся теперь на просьбу благосклонных к нам людей немного расширить наш шатер, построить синагогу для Торы и молитвы – имени Рава, моего отца и учителя, место, откуда распространятся источники наружу и мудрость снаружи возликует, и каждый, кто захочет познать Творца, придет и познает при достаточном очищении (исправлении) и соответствующей подготовке.
И я обращаюсь ко всем нашим братьям дома Израиля, в которых бьется дух Творца и которые сожалеют об изгнании Шхины, помочь строящим и занимающимся этим великим делом. И в заслугу этого удостоимся полного освобождения, как сказано в святом Зоаре: «О том, что вернет сынов Израиля из изгнания».
Надеюсь на спасение всех и возвышение сияния Торы. Ваш друг сердцем и душой.
**Рабаш. том 2 письмо 78**