**25/06/2016**

**Подготовка к конгрессу в Италии**

1. Мы должны усвоить, что заповедь любви к товарищам дана нам, чтобы через нее мы научились не оскорблять достоинство Царя. Иначе говоря, если "дать наслаждение Творцу" не является единственным желанием человека, этот человек непременно оскорбит достоинство Царя. А потому мы не должны пренебрегать любовью к товарищам, ибо через это человек научится, как ему выйти из эгоизма и встать на путь любви к ближнему. И когда человек полностью завершит всю свою духовную работу, связанную с любовью к ближнему, он сможет удостоиться любви к Творцу.
**Рабаш. том 1 статья 13 "Пойдём к фараону - 2" 1986**
2. Нужно общество, где все вместе будут большой силой, и мы сможем работать вместе для отмены желания получать, называемого «злом», ибо оно не даёт прийти к цели, ради которой был создан человек. Поэтому общество должно состоять из людей, обладающих единым мнением, что нужно прийти к этому. Тогда из всех отдельных людей возникает одна большая сила, позволяющая бороться с собой, ибо каждый включает в себя всех. Получается, что каждый основывается на большом желании достичь цели. А чтобы было взаимное включение, каждый должен отменять себя перед другим. А это достигается тем, что каждый видит достоинства товарища, а не его недостатки. Тот же, кто полагает, что немного выше товарищей, уже не может объединяться с ними**.
Рабаш. том 1 статья 1 часть 2 "Цель группы - 2" 1984**
3. Люди, согласившиеся объединиться в одну группу, чтобы заниматься любовью к товарищам, сделали это потому, что каждый из них ощущает, что у них есть одно желание, способное объединить их мнения, чтобы получить силу для любви к ближнему. Ведь известно от АР”И, что «как лица не похожи друг на друга, так и мнения их не похожи». Несмотря на это, люди, согласившиеся объединиться в одну группу, поняли, что их мнения не так уж далеки, и есть необходимость в любви к ближнему. Поэтому каждый способен уступить ради другого, и так они смогут объединиться
**Рабаш. том 1 статья 8 “Сделай себе Рава и купи товарища - 2” 1985**
4. Нужно помнить, что группа основана на фундаменте любви к ближнему, чтобы каждый получил от группы любовь к ближнему и ненависть к самому себе. А когда он видит, как товарищ прилагает усилия в самоотмене и любви к ближнему, это приводит к тому, что каждый включает в себя намерение товарища. Получается, что если группа основана на 10 товарищах, каждый включает в себя 10 сил, которые заняты отменой своего “я”, ненавистью к себе и любовью к ближнему.
**Рабаш. том 1 статья 2 “О любви к товарищам” 1984**
5. Если у человека есть любовь к товарищам, закон таков, что он хочет видеть достоинства товарища, а не его недостатки. Поэтому, если он видит недостаток товарища, это признак того, что этот недостаток у него самого. То есть, он повредил любовь к товарищу и поэтому видит в нём недостатки. В таком случае он должен теперь понять: не товарищу нужно исправлять себя, а он сам нуждается в исправлении. Из вышесказанного следует, что человеку не нужно смотреть, как его товарищ получает исправление недостатков, которые он в нём видит, – но он сам нуждается в исправлении того, что повредил в товарищеской любви.
А когда он исправит себя, будет видеть только достоинства товарища, а не его недостатки.
**Рабаш. том 1 статья 17 “О важности товарищей” 1984**
6. С помощью связи с товарищами можно получить новые свойства, обладая которыми, удостоятся достижения слияния с Творцом.
И только в случае, если человек видит преимущества товарищей, можно сказать, что он научится их действиям. Но когда видит себя выше них, тогда уже нечего ему взять от них.
Поэтому сказано, что когда твой эгоизм указывает на то, что твои товарищи хуже и ниже тебя, ты должен идти выше своего разума. Но, конечно же, лучше и успешнее он продвигался бы, если бы понимал своим разумом, что товарищи выше него. И становится понятной молитва, составленная для нас рабби Элимелехом: "Дай нашему сердцу видеть в своих товарищах только лучшее, а не их недостатки".
**Рабаш. том 1, статья 21 "Вера выше знания" 1986**
7. Тот, кто думает, что обманывает друга – в действительности обманывает Творца, потому что кроме человека есть только Творец. Ведь изначально человек назван творением лишь в собственном восприятии, поскольку Творец пожелал, чтобы человек ощущал себя существующим отдельно от Него. Но на самом деле «вся земля полна Творцом».
 И потому, обманывая товарища, он обманывает Творца, и огорчая товарища, огорчает Творца. А если человек привык говорить правду, это приносит ему пользу в отношении Творца.
**Бааль Сулам. Шамати 67 “Отдаляйся от зла”**
8. Любовь товарищей, построенная на любви ближнего, благодаря чему мы можем достичь любви Творца - вещь противоположная тому, что принято между товарищами. Это означает, что вопрос любви ближнего не в том, что товарищи будут любить меня, а это я должен любить товарищей. И если так, то мне не важно, что товарищ говорит обо мне плохо и, несомненно, ненавидит меня. И если человек хочет купить любовь товарищей из любви к ближнему, он должен пройти исправление, чтобы полюбить другого.
Поэтому, когда человек прилагает усилия и судит его на чашу заслуг, это является чудесным средством, когда, благодаря прилагаемому усилию, что называется пробуждением снизу, ему дают сверху силы, чтобы смог полюбить каждого товарища без исключений.
**Рабаш. том 1 статья 30 "Чего требовать от собрания товарищей" 1988**
9. Как можно судить другого на чашу заслуг, если он видит истинное лицо товарища, что тот ненавидит его? И если так, то что он может ответить на это своему телу, почему ему нужно принижать себя перед товарищем?
Ответ. Поскольку он хочет достичь слияния с Творцом, называемого подобием по свойствам, то есть не думать о своей выгоде, то почему это принижение кажется ему таким трудным? Причина этого в том, что он должен отменить себя, и всю свою жизнь, которую он хочет прожить, думать только о том, чтобы работать на благо ближнего, начиная с любви между товарищами и до любви Творца.
В таком случае, наоборот, это и есть место, где любое производимое им действие никак не касается его самого. Ведь разум заставляет думать, что товарищи должны любить его, а он преодолевает свой разум, идет выше знания и говорит: для себя самого и жить не стоит.
**Рабаш. том 1 статья 30 "Чего требовать от собрания товарищей" 1988**
10. Если группа была основана определенными людьми, то в то время, когда они собрались, конечно есть кто-то, кто хотел создать именно эту группу, и конечно же он проверяет этих людей, подходят ли они для этого, то есть, что есть в каждом искра любви к ближнему, хотя эта искра и не способна зажечь свет любви, который светил бы каждому. Поэтому соглашаются они, что благодаря их объединению из всех искр вместе возгорится одно большое пламя. Поэтому и сейчас, после того, как он следит за товарищами, нужно преодолеть себя и сказать, что так же как в момент, когда была создана группа, когда все были в едином мнении, что нужно идти по пути любви к ближнему, также и сейчас, когда нужно судить каждого товарища на чашу заслуг, пока вновь не зажгутся все эти искры, и снова не загорится пламя любви.
**Рабаш. том 1 статья 9 “Да продаст человек крышу дома своего” 1984**
11. Я дам тебе совет: пробуждать в себе страх, что любовь между нами может остыть, несмотря на то, что разум и отрицает такую возможность. Всё же дай себе труд: если существует способ умножить любовь, а человек не прибавляет, это тоже считается упущением. Это подобно человеку, который дарит другу большой подарок: любовь, раскрывающаяся в сердце товарища в самый момент действия, отличается от любви, остающейся в его сердце после этого действия. Она охладевает каждый день, так что дело вообще может дойти до забвения дара любви, и получатель подарка должен каждый день изыскивать способы, чтобы [всё] выглядело в его глазах как новое.И в этом наша работа – каждый божий день раскрывать в себе любовь точно так же, как в самый момент получения, то есть плодить и размножать разум многочисленными добавками к первооснове, пока сегодняшнее благословение не коснётся наших чувств так же, как первоначальный подарок в самый первый момент. И для этого необходимы серьёзные уловки, готовые сработать в нужный момент. **Бааль Сулам. письмо 2**
12. Благодаря трению сердец, даже если это были бы сердца богатырей, каждый излучает тепло из стенок своего сердца, а тепло создает искры любви, пока из них не образуется облачение любви, и тогда оба они укрываются одним покрывалом, то есть одна любовь окутает и покроет их обоих, ибо известно, что слияние соединяет два объекта в один.И когда начинает ощущать любовь товарища, в нём незамедлительно пробуждается радость и наслаждение. Потому что таков закон: новое увлекает. Поскольку то, что товарищ любит его - это нечто новое для него, ведь всегда он знал, что только сам заботился о себе. Но в то мгновение, когда обнаруживает, что товарищ заботится о нём, это пробуждает в нём неописуемую радость, и он уже не способен заботиться о себе
**Рабаш. том 2 письмо 40**
13. Сказано: "Ко всем твоим жертвоприношениям добавляй соль", что означает "Союз соли". И по сути союз - он против разума, так как в то время, когда двое делают добро друг другу, они должны заключить союз. Ведь союз нужен именно в то время, когда у каждого есть недовольство и претензии к другому, приводящие к вражде и разобщению, тогда заключённый союз обяжет их хранить между ними любовь и единство. Согласно правилу, что как только возникнет в ком-то желание навредить другому, тут же следует напомнить о заключённом между ними союзе.
 И это обяжет их хранить любовь и мир. И в этом смысл сказанного: "Ко всем твоим жертвоприношениям добавляй соль". То есть любое продвижение в работе Творца должно быть за счёт заключения "Союза соли", что является всей основой**.
Рабаш. том 3 записка 738 "Союз соли"**
14. Делайте, что в силах ваших, а избавление Творца – в мгновение ока, а глав­ное, что стоит перед нами сегодня, – это единство то­ва­ри­щей, и при­лагайте в этом всё большие уси­лия, ибо оно искупает все не­дос­тат­ки. **Бааль Сулама. письмо 10**