**Lezione 2: La decina**

La Decina  è un modello di desiderio generale, il Kli. La rottura di questo desiderio creato è chiamato  Adam. Lo scopo è la nostra consapevole partecipazione nel riunire queste parti rotte. Il modello di correzione, lo scopo,è  la Decina. Tutte le parti del Kli frammentato si riuniscono in essa.

**Principi di connessione e il lavoro della Decina secondo Rabash:**
La Decina è un Partzuf, il mondo, l’intera creazione.
**La Decina è il Rosh, il centro della dazione sopra l’intero sistema**

Come la Decina influenza lo stato di tutta la realtà?

**1)  In base a Vol 1, Art. 10 (1984) Quale grado si deve raggiungere per non reincarnarsi, di Rabash**

Tutte le anime provengono dall’*Adam HaRishon* che, dopo il peccato dell’albero della conoscenza fu diviso in 600,000 anime e la Luce, che lo riempiva, si divise in molte parti.

**2. In base a  600.000 anime, di Baal Ha Sulam**

Esiste infatti un'unica anima nel mondo e la stessa anima esiste in ognuno che raggiunge il Creatore (Yashar-Kel) per intero, poiché lo spirituale è indivisibile e non può essere tagliato.

Tuttavia, dire che ci sono 600.000 anime e scintille di anime sembra che sia divisa dalla forza egoistica di ogni persona. In primo luogo, il corpo si divide e nega completamente a se stesso lo splendore dell'anima e, attraverso la realizzazione della Saggezza della Kabbalah, l’anima è purificata  e, nella misura della sua purificazione, l'anima comune splende su di lui

**3) In base a  600.000 anime, di Baal Ha Sulam**

Nel corpo fisico sono stati fatti due discernimenti:

1- l’uomo sente l'anima come un organo unico e non capisce che questa è l’anima generale;

2- l’anima generale risplende su di lui solo in parte, nella misura in cui si è purificato e unito col resto delle anime.

Il segno della correzione completa dell’individuo è quando egli sente che la sua anima esiste  in  ogni persona e in tutto il mondo perché egli non sente se stesso come un individuo. In quel momento l'anima veramente splende su di lui in piena potenza, come essa era apparsa nell’Adam HaRishon.

**4) In base a  Il significato del Chaf in Anochi, di Baal HaSulam**

Malchut che è rivestita nei mondi è chiamata Ani (io). E’ caduta scendendo fino ad Assiya ed è percepita come la causa della separazione tra la persona e il mondo. Ciò gli causa di voler conquistare l’ intero mondo per il proprio volere e piacere. Questo è il risultato del rivestimento della spiritualità nel desiderio scorretto **.**

**5. In base a  TES, Vol. 3, Parte 8, Ohr Pnimi, Articolo 88, Baal Hasulam**

L’intero scopo del nostro impegno nella Saggezza della Kabbalah è di riunire quelle anime che sono cadute dall Adam HaRishon  nell’egoismo  e portarle alla condizione originaria  che avevano prima del peccato dell'Albero della Conoscenza.

**6.In base a   Lettera 4, di Baal Hasulam**

Non dobbiamo fare altro che uscire in un campo che il Signore ha benedetto e raccogliere tutti quegli organi flaccidi che sono caduti dalla tua anima e unirli in un’unica anima nella quale il Creatore abiterà eternamente. E la sorgente della grande saggezza e flussi di luce saranno come una fontana senza fine.

**7. In base a  Vol. 3, Articolo 940, Il Punto nel Cuore, di Rabash**

Il punto nel cuore deve essere riempito col Creatore. Così uno ha il compito di provare a raggiungere questo stato. Il punto del cuore deve essere pronto per ricevere la luce superiore in esso, secondo la legge di equivalenza di forma tra il Creatore, il donatore, e l’uomo, il ricevente, in modo che il ricevente somigli al donatore nell’intenzione di dare ,mostrato dal donatore.

**8) In base a  Vol. 1, Articolo 28 (1986) Una congregazione è fatta da non meno di dieci, di Rabash**

I kabbalisti dissero: "Il Creatore si rivela nella Decina".

Malchut è chiamata "Decina" ed è chiamata “il desiderio di ricevere” e tutti gli esseri creati derivano solo da esso. Quindi non esiste  nessun essere creato che non sia composto di meno di dieci parti. La Luce, il Creatore, può rivelarsi solo in dieci Sephirot. Quindi anche un gruppo è chiamato gruppo solo quando comprende dieci amici.

**9.In base a   Tanya, Igrot HaKodesh, Capitolo 23**

Dove ci sono dieci persone che vogliono scoprire il Creatore, il Creatore già dimora tra loro, dato che essi stanno costruendo il sistema dell Adam.

**10) In base a   Maor VaShemesh, Parashat Ekev**

Il Creatore abita in ogni gruppo di dieci persone. Nella loro unione ci sono una testa, mani, piedi e talloni, come sappiamo. Ne consegue che quando ciascuno considera se stesso come "niente", come un tallone nella società, considerando  gli amici come organi superiori, il Creatore apre a loro i cancelli dell abbondanza superiore e la maggior parte  di tale abbondanza è attratta da chi si considera meno di nulla e un tallone.

**11) In base a  Vol. 1, Parte 2, (1984) Lo scopo della Società - 2, di Rabash**

E’ cruciale formare una società dove, insieme, ognuno genera una grande forza al fine di annullare il desiderio di ricevere, chiamato "male", in quanto ostacola il conseguimento dello scopo per cui l'uomo è stato creato.

Per questa ragione, la società deve essere costituita da individui che concordano all'unanimità un’aspirazione che è: conseguire ciò. Allora, tutti gli individui diventano una grande forza che può combattere contro l’egoismo di un individuo, poiché  ognuno è integrato nell’aspirazione di ciascun altro. E per questo ogni persona dovrebbe annullarsi davanti agli altri. Questo è dato dal vedere i meriti di ogni amico e non i loro difetti. Ma chi pensa di essere un po' più alto dei suoi amici non può più unirsi a loro.

**12)In base a   “Non c’è tempo per riunire il bestiame”, di Baal Hasulam**

E’ vietato essere in un gruppo e chiedere per se stesso, nemmeno per portare soddisfazione al suo Creatore. E’ permesso pregare solo per l’intero collettivo, per la Decina. Perchè chi lascia il collettivo al fine di chiedere per la sua anima individuale non la corregge, ma piuttosto porta rovina alla sua anima. Perchè chi esce dalla società portando un abito di orgoglio, guai a lui,  che porta rovina alla sua anima. Quindi ognuno deve riunire tutte le sue forze nel gruppo con ogni richiesta al Creatore.

**13) In base a Vol. 1, Articolo 8 (1985) Fai per te un Rav e comprati un amico - 2, di Rabash**

Tutti hanno diversi punti di vista, ma coloro che aspirano ad un unico obiettivo raggiungono l’accordo di unirsi come un gruppo, perché comprendono la necessità del lavoro dell’ “amore per gli altri” al fine di arrivare all’amore per il Creatore.

Pertanto, ciascuno di loro sarà in grado di fare concessioni per benificare gli altri e, intorno a questo, possono unirsi.

**14) In base a   Lettera 13, di Baal Hasulam**

Devi sapere che  ci sono molte scintille di santità in ognuno di voi e quando riunirete tutte le scintille di santità insieme, con amore, otterrete un nuovo grado di santità e la luce della vita.

**15) In base a  Likutei Halachot, La benedizione del profumo e la preghiera della benedizione, Legge n. 4**

Esiste un punto mediano tra tutti i mondi e il Creatore, che è l’anima del Gruppo. Questo è il mezzo che collega la totalità dei mondi al Creatore. Attraverso ciò, l'abbondanza, la forza vitale e l'esistenza sono estesi a tutti i mondi e quindi ogni cosa dipende dal Gruppo.

1**6)In base a   Be'er Mayim Chaim, Parashat Teruma, Capitolo 25**

Il gruppo è il primo e il più importante a ricevere  la luce e dal gruppo verrà dispensata a tutti i mondi. Per questo motivo  è chiamato “Yashar Kel” (Israele, diretto verso) che è "Li-Rosh" (la mia testa).