**Lezione 5: la Decina come Embrione**

*L’annullamento nella decina è il lavoro centrale e condizione principale per diventare un embrione spirituale.*

*Quando ognuno si innalza sopra il proprio egoismo e accetta la decina come il suo superiore, quando ognuno  si dissolve dentro ogni altro e diventa un intero, il grado superiore è rivelato.*

**1)In base all’ Articolo 179; Ibur -1, di Rabash-3**

Dopo il peccato dell’Adam HaRishon, gli esseri creati sono considerati desideri (vasi) che sono rotti e morti, che è come dire desideri di ricezione egoistica e così sono separati dalla sorgente della vita. C’è una scintilla che rimane in loro, la Reshimo della luce riflettente, la qualità di dazione, che rimase dopo la frammentazione e discese (spiritualmente) nei desideri rotti al fine di dar loro  la vita.

Questa scintilla che è il residuo della luce riflettente, deve essere “elevata”, cioè ricevuta al fine di dare ed è chiamata “innalzare MAN”. Attraverso questa azione, vengono formati i discernimenti del Masach e lo spessore e la luce riflettente riempie i desideri fino a che la luce diretta si riveste in essa.

**2)In base al Vol 1, Art. 31 (1986) il succhiare ed il concepimento, di Rabash**

L’entrata nella spiritualità è simile al concepimento, cioè annullando se stesso l’anima viene concepita in un grado più alto. Cioè che colui che annulla l’amore per se stesso, che è chiamata Malchut, il desiderio egoistico,  entra nella dazione verso gli altri, chiamata Bina, il desiderio altruistico. Concepimento significa annullare se stessi completamente.

**3)In base al Vol. 2, Articolo 38, (1990) Cos’é “la Coppa delle Benedizioni deve essere piena” nel Lavoro, di Rabash**

Il primo grado dello sviluppo spirituale è il concepimento, dove la correzione è compiuta interamente dal grado superiore e dove uno annulla se stesso completamente, come un embrione, annullato nell’utero di sua madre. L’embrione,  ADAM (l’Uomo) annulla se stesso davanti alla madre, il superiore, senza pronunciare nulla da parte sua. Esso è parte del corpo materno, mangia quello che mangia sua madre, non ha pensieri su stesso e neanche domande, solo annullamento di sé! Non è preso in considerazione. Egli è muto. Quando uno può camminare con gli occhi chiusi, oltre la ragione, è chiamato embrione.

**4) In base al Vol 2, Art. 38 (1990) Cosa é “la Coppa delle Benedizioni deve essere piena” nel Lavoro, di Rabash**

Rispetto al TES, parte 8, pagina 608, paragrafo 17: Il concepimento è il grado della Malchut nel suo stato  ridotto. Dato che uno deve sempre camminare con gli occhi chiusi, con fede oltre la ragione, contro il senso comune, mentre il suo egoismo, il suo desiderio, si oppone a questo lavoro, uno deve superare rabbia e sofferenza. Ed è un lavoro difficile annullare se stessi rispetto al superiore al punto che il superiore fa di lui quello che gli piace. Questo è chiamato l’Ibur”, che è la più piccola e più ristretta forma possibile.

**5) In base a Shamati, 17. Cosa significa che la Sitra Achra è chiamata “Malchut senza corona”, di Baal Hasulam**

Riguardo  al superbo il Creatore dice:”Lui ed io non possiamo abitare insieme”, dato che la superbia pensa che ci sono due autorità. Tuttavia se egli annulla se stesso davanti al Creatore con l’unica intenzione di dare a Lui, come l’intenzione del Creatore verso la persona, allora esisterà la sola autorità del Creatore e allora egli riceverà tutto il mondo, ma solo con il fine di dare al Creatore.. Quindi è detto “Il mondo fu creato solo per me ed io sono stato creato per dare al Creatore”. Quindi io devo attraversare tutti i gradi spirituali  per dare ogni cosa al Creatore.

**6) In base a Maor VaShemesh, Parashat Ekev**
E’ essenziale che ognuno non pensi affatto a se stesso considerandosi un giusto, ma, invece, solo come una parte della società. Cioè che egli annulla se stesso e si preoccupa solo del bene del gruppo. Quando ogni ognuno del gruppo esiste solo per il bene del gruppo, insieme costringono il Creatore ad aprire in dazione, la fonte dell’abbondanza superiore e tutto ciò che è buono al mondo. E colui che ottiene ciò è colui che annulla se stesso più di ogni altro.

**7) In base a Il Vessillo dell’insediamento di Ephraim, Parashat VaEtchanan**

E’ scritto “Il Creatore è Uno e l’intera Decina è come uno”. Quindi la Decina aderisce al Creatore e fa in modo che il Creatore si adatti ad essi. Ciò accade quando Dieci

amici sono in adesione insieme in perfetta unione. Essi sono quindi considerati come uno e il Creatore dimora tra loro. Loro sono uno e il Creatore è Uno. Ma quando sono separati l’uno dall’altro non possono essere in adesione come uno e il Creatore non dimora tra loro. In questo stato c’è spazio per gli idoli stranieri.

**8) In base al Vol 3, Art. 21, Santificazione del Monte, di Rabash**

Uno deve accettare il dominio del Creatore su se stesso, specialmente quando si trova nello stato più basso, quando non può esserci peggiore bassezza. Quindi, nonostante la sua condizione, egli va sopra la ragione e sopra le proprie sensazioni, senza basare le propria fondamenta in ciò. Significa che lui sta tra il cielo e la terra con niente su cui contare e  ciò è chiamato “andare oltre la ragione”.  Allora uno dice che il Creatore gli ha mandato questo stato deliberatamente affinché egli accetti il dominio del Creatore su se stesso precisamente in questo stato. Quindi uno accetta questo dominio perché crede, oltre la ragione, che lo stato in cui si trova ora è arrivato dal Creatore, cioè che il Creatore vuole che uno veda lo stato più basso che si  può  esistere per una persona nel mondo.

Così, in ogni stato possible, uno deve credere che il Creatore controlla ogni cosa e tutte le circostanze.Ciò è chiamato “resa incondizionata”.

**9) In base alla Lettera No. 65 di Rabash**

Quando una persona imposta il suo cuore sul completo annullamento, egli chiede al Creatore aiuto per realizzare ciò, poiché egli vede che il suo corpo non è d'accordo nell’annullare tutti i suoi desideri per il bene del Creatore. Quindi una persona deve pregare il Creatore per l’aiuto, per volersi annullare davanti al  Creatore e non lasciare neanche un desiderio per se stesso. Ciò è chiamato “preghiera completa”.

**10) In base al Vol 3, Articolo 223, L’Entrata nel Lavoro , di Rabash**

Dopo che uno ottiene il grado dove non prende se stesso in considerazione e la sua intenzione è solo annullare se stesso, egli sente piacere solo nel servire il Creatore. Allora uno si dimentica di preoccuparsi per se stesso poiché il l’ aspetto del “sé” è annullato rispetto al Creatore, di cui ora può sentire l’esistenza. Uno è quindi dal lato del “ dare piacere al Creatore” e tutte le sue preoccupazioni e pensieri sono focalizzati su come poter dare piacere al Creatore, dato che la propria esistenza, vale a dire, il desiderio di ricevere non esiste affatto. Allora uno è nella caratteristica di “dare al fine di dare”.

**11) In base alla Lettera 8, di Baal Ha’Sulam**

C’è uno scopo sublime per tutto quello che accade nel mondo, chiamato “goccia di unione”. Le persone che sono incorrette attraversano tutti quegli stati terribili di orgoglio. Ma quando ciò viene rimosso da essi, un’apertura si schiude nelle pareti dei loro cuori per far entrare quella goccia di unione. Allora  vengono  modificati al contrario come una sostanza impressa e vedono che è  precisamente attraverso quei terrori terribili che  essi arrivano a raggiungere l’obiettivo, che era loro nascosto  dall’orgoglio estraneo. Lì, e solo lì, ottengono l'adesione col Creatore Stesso e lì Lui può instillare la “goccia di unione”  in essi.